LA COMPASION DEL SAMARITANO:
AMAR LLEVANDO EL DOLOR DEL OTRO

Mensaje del santo padre Leon XIV
para la XXXIV Jornada Mundial del Enfermo

11 de febrero de 2026

Queridos hermanos y hermanas:

La XXXIV Jornada Mundial del Enfermo se celebrard solemnemente en Chiclayo, Pera,
el 11 de febrero de 2026. Por este motivo, he querido proponer de nuevo la imagen del
buen samaritano, siempre actual y necesaria para redescubrir la belleza de la caridad y la
dimension social de la compasion, para poner la atencion en los necesitados y los que
sufren, como son los enfermos.

Todos hemos escuchado y leido este conmovedor texto de san Lucas (cf. Lc 10,25-37).
A un doctor de la ley que le pregunta quién es el projimo al que debe amar, Jesus le
responde contando una historia: un hombre que viajaba de Jerusalén a Jeric6 fue asaltado
por ladrones y abandonado casi muerto; un sacerdote y un levita pasaron de largo, pero
un samaritano se compadecid de €, vendo sus heridas, lo llevé a una posada y pagd para
que lo cuidaran. He deseado proponer la reflexion de este pasaje biblico con la clave
hermenéutica de la enciclica Fratelli tutti, de mi querido predecesor el Papa Francisco,
donde la compasion y la misericordia hacia el necesitado no se reducen a un mero
esfuerzo individual, sino que se realizan en la relacion: con el hermano necesitado, con
quienes lo cuidan y, fundamentalmente, con Dios que nos da su amor.

1. El regalo del encuentro: la alegria de dar cercania y presencia

Vivimos inmersos en la cultura de lo rapido, de lo inmediato, de las prisas, asi como
también del descarte y la indiferencia, que nos impide acercarnos y detenernos en el
camino para mirar las necesidades y los sufrimientos a nuestro alrededor. La parabola
narra que el samaritano al ver al herido no “pasé de largo”, sino que tuvo para ¢l una
mirada abierta y atenta, la mirada de Jesus, que lo llevo a una cercania humana y solidaria.
El samaritano «se detuvo, le regal6 cercania, lo cur6 con sus propias manos, puso también
dinero de su bolsillo y se ocupd de él. Sobre todo [...] le dio su tiempox.! Jests no ensefia
quién es el prdjimo, sino como hacerse projimo, es decir, como volvernos nosotros
cercanos.? Al respecto, podemos afirmar con san Agustin que el Sefior no quiso ensefar
quién era el projimo de aquel hombre, sino a quién debia €l hacerse projimo. Pues nadie
es projimo de otro sino cuando se acerca voluntariamente a €l. Asi pues, se hizo projimo
aquel que mostré misericordia.’

El amor no es pasivo, va al encuentro del otro; ser pr6jimo no depende de la cercania
fisica o social, sino de la decisién de amar. Por eso, el cristiano se hace projimo del que
sufre, siguiendo el ejemplo de Cristo, el verdadero Samaritano divino que se acerco a la
humanidad herida. No son meros gestos de filantropia, sino signos en los que se puede
percibir que la participacion personal en los sufrimientos del otro implica el darse a si
mismo, supone ir mas alla de cubrir necesidades, para llegar a que nuestra persona sea

! Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 63.
2 Cf. ibid., 80-82.
3 Cf. S. Agustin, Sermones 171,2; 179 A, 7.



parte del don.* Esta caridad se alimenta necesariamente del encuentro con Cristo, que por
amor se entregd por nosotros. San Francisco lo explicaba muy bien cuando, hablando de
su encuentro con los leprosos, decia: «El Sefior me llevé hasta ellosy,® porque a través de
ellos habia descubierto la dulce alegria de amar.

El regalo del encuentro nace del vinculo con Jesucristo, al que identificamos como el
buen samaritano que nos ha traido la salud eterna, y al que hacemos presente cuando nos
inclinamos ante el hermano herido. San Ambrosio decia: «Puesto que nadie es tan
verdaderamente nuestro préjimo como el que ha curado nuestras heridas, amémoslo
viendo en ¢l a nuestro Sefior, y querdmosle como a nuestro préjimo; pues nada hay tan
proximo a los miembros como la cabeza. Y amemos también al que es imitador de Cristo,
y a todo aquel que se asocia al sufrimiento del necesitado por la unidad del cuerpo.»® Ser
uno en el Uno, en la cercania, en la presencia, en el amor recibido y compartido, y gozar,
asi como san Francisco, de la dulzura de haberlo encontrado.

2. La mision compartida en el cuidado de los enfermos

Z99

Prosigue san Lucas diciendo que el samaritano “se conmovio”. Tener compasion implica
una emocion profunda, que mueve a la accion. Es un sentimiento que brota del interior y
lleva al compromiso con el sufrimiento ajeno. En esta parabola, la compasion es el rasgo
distintivo del amor activo. No es tedrica ni sentimental, se traduce en gestos concretos; el
samaritano se acerca, cura, se hace cargo y cuida. Pero atencidén, no lo hace solo,
individualmente, «el samaritano buscé un posadero que pudiera cuidar de ese hombre, al
igual que nosotros estamos llamados a invitar y a reunirnos en un “nosotros” que sea mas
fuerte que la suma de pequefias individualidades».” Yo mismo he constatado, en mi
experiencia como misionero y obispo en Perti, como muchas personas comparten la
misericordia y la compasion al estilo del samaritano y el posadero. Los familiares, los
vecinos, los operadores sanitarios, los agentes de pastoral sanitaria y tantos otros que se
detienen, se acercan, curan, cargan, acompafian y ofrecen de lo suyo, dan a la compasion
una dimension social. Esta experiencia, que se realiza en un entramado de relaciones,
supera el mero compromiso individual. De este modo, en la Exhortacién apostélica Dilexi
te no solo me he referido al cuidado de los enfermos como una “parte importante” de la
mision de la Iglesia, sino como una auténtica «accion eclesial» (n. 49). En ella citaba a
san Cipriano para ver como en esa dimension podemos verificar la salud de nuestra
sociedad: «Esta epidemia que parece tan horrible y funesta pone a prueba la justicia de
cada uno y examina el espiritu de los hombres, verificando si los sanos sirven a los
enfermos, si los parientes se aman sinceramente, si los sefiores tienen piedad de los
siervos enfermos, si los médicos no abandonan a los enfermos que imploran.»®

El ser uno en el Uno supone sentirnos verdaderamente miembros de un cuerpo en el que
llevamos, segun nuestra propia vocacion, la compasion del Sefior por el sufrimiento de
todos los hombres.’ Es més, el dolor que nos conmueve, no es un dolor ajeno, es el dolor
de un miembro de nuestro propio cuerpo al que nuestra Cabeza nos manda acudir para el
bien de todos. En ese sentido se identifica con el dolor de Cristo y, ofrecido

4 Cf. Benedicto XVI, Carta enc. Deus caritas est (25 diciembre 2005), 34; S. Juan Pablo II, Carta ap. Salvifici doloris
(11 febrero 1984), 28.

5 S. Francisco de Asis, Testamento, 2: Fuentes Franciscanas, 110.

S. Ambrosio, Tratado sobre el Evangelio de San Lucas, V11, 84.

7 Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 78.

S. Cipriano, De mortalitate, 16.

 Cf. S. Juan Pablo I, Carta ap. Salvifici doloris (11 febrero 1984), 24.



cristianamente, acelera el cumplimiento de la plegaria del mismo Salvador por la unidad
de todos.'°

3. Movidos siempre por el amor a Dios, para encontrarnos con nosotros mismos y
con el hermano

En el doble mandamiento: «Amaras al Sefior tu Dios con todo tu corazon, con toda tu
alma, con todas tus fuerzas y con toda tu mente; y a tu proéjimo como a ti mismo» (Lc
10,27), podemos reconocer el primado del amor a Dios y su consecuencia directa con la
forma de amar y relacionarse del hombre en todas sus dimensiones. «El amor al préjimo
representa la prueba tangible de la autenticidad del amor a Dios, como asevera el apdstol
Juan: “Nadie ha visto nunca a Dios: si nos amamos los unos a los otros, Dios permanece
en nosotros y el amor de Dios ha llegado a su plenitud en nosotros. [...] Dios es amor, y
el que permanece en el amor permanece en Dios, y Dios permanece en €1” (1on sempre
inseparablesin 4,12.16).»!! Aunque el objeto de ese amor sea distinto: Dios, el projimo y
uno mismo, y, en ese sentido, los podemos entender como amores distintos, estos son
siempre inseparables.'? El primado del amor divino conlleva que la accion del hombre
sea realizada sin interés personal ni recompensa, sino como manifestacion de un amor
que trasciende las normas rituales y se traduce en un culto auténtico: servir al projimo es
amar a Dios en la practica.'?

Esta dimension también nos permite identificar qué significa amarnos a nosotros mismos.
Significa distanciarnos del interés por basar nuestra autoestima o sentido de dignidad en
estereotipos de éxito, carrera, posicion o linaje.!* y recuperar nuestra propia posicion ante
Dios y ante el hermano. Decia Benedicto XVI que «la criatura humana, en cuanto de
naturaleza espiritual, se realiza en las relaciones interpersonales». «Cuanto mas las vive
de manera auténtica, tanto mas madura también en la propia identidad personal. El
hombre se valoriza no aislandose sino poniéndose en relacion con los otros y con Dios.»!?

Queridos hermanos y hermanas, «el verdadero remedio para las heridas de la humanidad
es un estilo de vida basado en el amor fraterno, que tiene su raiz en el amor de Dios». '
Deseo vivamente que no falte nunca en nuestro estilo de vida cristiana esta dimensioén
fraterna, “samaritana”, incluyente, valiente, comprometida y solidaria que tiene su raiz
mads intima en nuestra union con Dios, en la fe en Jesucristo. Encendidos por ese amor
divino, podremos realmente entregarnos en favor de todos los que sufren, especialmente
por nuestros hermanos enfermos, ancianos y afligidos.

Elevemos nuestra oracion a la Bienaventurada Virgen Maria, Salud de los Enfermos;
pidamos su ayuda por todos los que sufren, los necesitados de compasion, escucha y
consuelo, y supliquemos su intercesion con esta antigua oracion, que se rezaba en familia
por quienes viven en la enfermedad y en el dolor:

Dulce Madre, no te alejes,
tu vista de mi no apartes.
Ven conmigo a todas partes

0 Cf. ibid., 31

' Exhort. ap. Dilexi te (4 octubre 2025), 26.

12Cf. ibid.

13Cf. Francisco , Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 79.

14Cf. ibid., 101.

15Benedicto X VI, Carta enc. Caritas in veritate (29 junio 2009), 53.

16 Francisco, “Mensaje a los participantes del 33° Festival internacional de los jovenes (MLADIFEST)”, Medjugorje,
1-6 agosto 2022 (16 julio 2022).



y nunca solo me dejes.

Ya que me proteges tanto
como verdadera Madre,

Haz que me bendiga el Padre,
el Hijo y el Espiritu Santo.

Imparto de corazén mi bendicion apostolica a todos los enfermos, a sus familiares y a
quienes los cuidan, a los trabajadores del ambito sanitario, a los agentes de pastoral de la
salud y muy especialmente a quienes participan en esta Jornada Mundial del Enfermo.

Leon pp XIV
Vaticano, 13 de enero de 2026



