LA COMPASSIO DEL SAMARITA:
ESTIMAR PORTANT EL DOLOR DE L’ALTRE

Missatge del sant pare Lleé XIV
per a la XXXIV Jornada Mundial del Malalt

11 de febrer de 2026

Benvolguts germans i germanes,

La XXXIV Jornada Mundial del Malalt se celebrara solemnement a Chiclayo, Pert, 1’11
de febrer de 2026. Per aquesta rad, he volgut proposar de nou la imatge del bon samarita,
sempre actual 1 necessaria per a redescobrir la bellesa de la caritat i la dimensié social de
la compassid, per a posar I’atencio en els necessitats i en els qui sofreixen, com ho son
els malalts.

Tots hem escoltat i llegit aquest commovedor text de sant Lluc (cf. Lc 10,25-37). A un
doctor de la llei que li pregunta qui és el proisme al qual ha d’estimar, Jesus li respon
explicant una historia: un home que viatjava de Jerusalem a Jerico va ser assaltat per
lladres i1 abandonat gairebé mort; un sacerdot 1 un levita van passar de llarg, perd un
samarita es va compadir d’ell, va embenar-li les ferides, el va portar a un hostal i va pagar
perque el cuidessin. He volgut proposar la reflexi6 d’aquest passatge biblic amb la clau
hermeneutica de 1’enciclica Fratelli tutti, del meu estimat predecessor el papa Francesc,
on la compassio i la misericordia envers la persona necessitada no es redueixen a un mer
esfor¢ individual, sind que es realitzen en la relacid amb el germa necessitat, amb els qui
el cuiden 1, fonamentalment, amb Déu, que ens dona el seu amor.

1. El regal de ’encontre: ’alegria de donar proximitat i preséncia

Vivim immersos en la cultura de la rapidesa, de la immediatesa, de les presses, aixi com
també¢ de ’exclusid i la indiferéncia, que ens impedeix acostar-nos i aturar-nos en el cami
per a mirar les necessitats i1 els sofriments que hi ha al nostre voltant. La parabola narra
que el samarita, quan va veure el ferit no va passar de llarg, sin6 que va tenir per a ell una
mirada oberta i atenta, la mirada de Jesus, que el va portar a la proximitat humana 1
solidaria. El samaritd «es va aturar, li va regalar proximitat, el va curar amb les seves
mans, va posar també céntims dins la seva butxaca i1 es va ocupar d’ell. Sobretot [...] i
va donar el seu tempsy.' Jeslis no ensenya qui és el proisme, sind com fer-se proisme, és
a dir, com trobar-nos nosaltres propers.? Pel que fa a aixd, podem afirmar amb sant Agusti
que el Senyor no va voler ensenyar qui era el proisme d’aquell home, sind a qui s’havia
de fer ell proisme, perqué ningli no ¢és proisme d’un altre sind6 quan se li acosta
voluntariament. Aixi doncs, es va fer proisme aquell que va mostrar misericordia.>

L’amor no ¢és passiu, va a ’encontre de ’altre; ser proisme no depen de la proximitat
fisica o social, sin6 de la decisié d’estimar. Per aixo, el cristia es fa proisme de qui sofreix,
seguint I’exemple de Crist, el veritable Samarita divi que es va acostar a la humanitat
ferida. No son mers gestos de filantropia, sin6 signes en els quals es pot percebre que la
participacio personal en els sofriments de I’altre implica donar-se un mateix, suposa anar
més enlla de cobrir necessitats, per arribar a aconseguir que la nostra persona sigui part

! Francesc, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 63.
2 Cf. ibid., 80-82.
3 Cf. St. Agusti, Sermons 171,2; 179 A, 7.



del do.* Aquesta caritat s’alimenta necessariament de 1’encontre amb Crist, que per amor
es va entregar per nosaltres. Sant Francesc ho explicava molt bé quan, en parlar del seu
encontre amb els leprosos, deia: «El Senyor em va portar fins a ells»,’ perqué a través
d’ells havia descobert la dolga alegria d’estimar.

El regal de I’encontre neix del vincle amb Jesucrist, al qual identifiquem com el bon
samarita que ens ha portat la salut eterna, i al qual fem present quan ens inclinem davant
el germa ferit. Sant Ambros deia: «Ja que ningu és tan veritablement el nostre proisme
com qui ha guarit les nostres ferides, estimem-lo veient en ell nostre Senyor, i estimem-
lo com el nostre proisme; perque no hi ha res tan proper als membres com el cap. |
estimem també qui és imitador de Crist, 1 tothom qui s’associa al sofriment del necessitat
per la unitat del cos.»® Ser un en 1’Un, en la proximitat, en la preséncia, en 1’amor rebut i
compartit, i gaudir, aixi com sant Francesc, de la dolgor d’haver-lo trobat.

2. La missio compartida en la cura dels malalts

Continua sant Lluc dient que el samarita “es va commoure”. Tenir compassié implica una
emoci6 profunda que mou a I’accié. Es un sentiment que brolla de I’interior i porta al
compromis amb el sofriment ali¢. En aquesta parabola, la compassio ¢és el tret distintiu de
I’amor actiu. No ¢€s tedrica ni sentimental, es tradueix en gestos concrets; el samarita
s’acosta, cura, es fa carrec i cuida. Pero atencid, no ho fa sol, individualment, «el samarita
va buscar un hostaler que pogués tenir cura d’aquell home, igual com nosaltres som
cridats a invitar i a reunir-nos en un “nosaltres” que sigui més fort que la suma de petites
individualitats».” Jo mateix he constatat, en la meva experiéncia com a missioner i bisbe
al Peru, que moltes persones comparteixen la misericordia 1 la compassio a ’estil del
samarita 1 de ’hostaler. Els familiars, els veins, els operadors sanitaris, els agents de
pastoral de la salut i molts altres que s’aturen, s’acosten, curen, carreguen, acompanyen i
ofereixen el que tenen, donen a la compassié una dimensio social. Aquesta experieéncia,
que es realitza en un entramat de relacions, supera el mer compromis individual.
D’aquesta manera, en 1’exhortaci6 apostolica Dilexi te, no sols m’he referit a la cura dels
malalts com una “part important” de la missi6 de I’Església, sind com una auténtica
«accid eclesial» (n. 49). En ella citava sant Cebria per a veure que en aquella dimensio
podem verificar la salut de la nostra societat: «Aquesta epidémia que sembla tan horrible
1 funesta posa a prova la justicia de cadasct i examina I’esperit dels homes, verificant si
els qui estan bons serveixen els malalts, si els parents s’estimen sincerament, si els
senyors tenen pietat dels servents malalts, si els metges no abandonen els malalts que
imploren.»®

Ser un en I’Un suposa sentir-nos veritablement membres d’un cos en el qual portem,
d’acord amb la nostra vocacié, la compassié del Senyor pel sofriment de tots els homes.’
Encara més, el dolor que ens commou no €s un dolor ali¢, és el dolor d’un membre del
nostre propi cos al qual el nostre Cap ens mana acudir per al bé de tots. En aquest sentit
s’identifica amb el dolor de Crist 1, ofert cristianament, accelera el compliment de la
pregaria del Salvador mateix per la unitat de tots.'°

4 Cf. Benet X VI, Carta enc. Deus caritas est (25 desembre 2005), 34; St. Joan Pau 11, Carta ap. Salvifici doloris (11
febrer 1984), 28.

S. Francesc d’Assis, Testamento, 2: Fonti Francescane, 110.
¢ S. Ambros, Trattato sul Vangelo di San Luca, V11, 84.

7 Francesc, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 78.
8

5

S. Cipriano, De mortalitate, 16.
 Cf. St. Joan Pau I, Carta ap. Salvifici doloris (11 febrer 1984), 24.
0 Cf ibid., 31.



3. Moguts sempre per I’amor a Déu, per a trobar-nos amb nosaltres mateixos i amb
el germa

En el doble manament: «Estima el Senyor, el teu Déu, amb tot el cor, amb tota I’anima,
amb totes les forces i amb tot el pensament, i estima els altres com a tu mateix» (Lc
10,27), podem recongixer la primacia de I’amor a Déu i la seva conseqiiéncia directa amb
la forma d’estimar i relacionar-se de I’home en totes les seves dimensions. «L.’amor al
proisme representa la prova tangible de I’autenticitat de I’amor a Déu, com ho assevera
I’apostol Joan: “A Déu, ningi no I’ha vist mai; pero si ens estimem, ell esta en nosaltres
1, dins nostre, el seu amor ha arribat a la plenitud. [...] Déu és amor, 1 el qui esta en I’amor
esta en Déu, i Déu esta en ell” (1Jn 4,12.16).»'! Tot i que I’objecte d’aquest amor és
diferent: Déu, el proisme i un mateix, i en aquest sentit els podem entendre com amors
diferents, son sempre inseparables.!? La primacia de I’amor divi comporta que ’acci6 de
I’home sigui realitzada sense interes personal ni recompensa, sind com a manifestacio
d’un amor que transcendeix les normes rituals i es tradueix en un culte auténtic: servir el
proisme és estimar Déu a la practica.'?

Aquesta dimensioé també ens permet contrastar qué significa estimar-se un mateix. Suposa
distanciar-nos de I’interés de fonamentar la nostra autoestima o el nostre sentit de dignitat
en estereotips d’éxit, carrera, posici6 o llinatge'* i recuperar la nostra posicié davant Déu
1 davant el germa. Deia Benet X VI que «la criatura humana, pel fet de ser de naturalesa
espiritual, es realitza en les relacions interpersonals». «Com més les viu de manera
auténtica, més madura també en la seva identitat personal. L’home es valoritza no aillant-
se sind posant-se en relacio amb els altres i amb Déu.» '

Estimats germans i germanes, «el remei veritable per a les ferides de la humanitat és un
estil de vida fonamentat en 1’amor fraternal, que té I’arrel en I’amor de Déuy.'® Desitjo
de tot cor que no manqui mai en el nostre estil de vida cristiana aquesta dimensio fraternal,
“samaritana”, incloent, valenta, compromesa 1 solidaria que té 1’arrel més intima en la
nostra unié amb Déu, en la fe en Jesucrist. Encesos per aquest amor divi, podrem realment
lliurar-nos en favor de tots els qui sofreixen, especialment pels nostres germans malalts,
ancians 1 afligits.

Elevem la nostra oracio a la Benaurada Verge Maria, salut dels malalts; demanem la seva
ajuda per tots els qui sofreixen, els necessitats de compassid, d’escolta i de consol, i
supliquem la seva intercessido amb aquesta antiga pregaria, que es resava en familia pels
qui viuen en la malaltia i en el dolor:

Dolga Mare, no t’allunyis,

no apartis de mi la teva mirada.
Vine amb mi a tot arreu

1 mai no em deixis sol.

Ja que em protegeixes tant
com a veritable Mare,

fes que em beneeixi el Pare,

el Fill i ’Esperit Sant.

"' Exhort. ap. Dilexi te (4 octubre 2025), 26.

12Cf. ibid.

13Cf. Francesc, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 79.
14Cf. ibid., 101.

15Benet X VI, Carta enc. Caritas in veritate (29 juny 2009), 53.

16 Francesc, “Missatge als participants en el 33¢ Festival internacional dels joves (MLADIFEST)”, Medjugorje, 1-6
agost 2022 (16 juliol 2022).



Imparteixo de cor la meva benedicci6 apostolica a tots els germans, als seus familiars 1 al
qui els cuiden, als treballadors de I’ambit sanitari, als agents de pastoral de la salut i molt
especialment als qui participen en aquesta Jornada Mundial del Malalt.

Lleo pp X1V
Vatica, 13 de gener de 2026



