
— 1 — 

LA COMPASSIÓ DEL SAMARITÀ: 
ESTIMAR PORTANT EL DOLOR DE L’ALTRE 

Missatge del sant pare Lleó XIV 
per a la XXXIV Jornada Mundial del Malalt 

11 de febrer de 2026 

Benvolguts germans i germanes, 
La XXXIV Jornada Mundial del Malalt se celebrarà solemnement a Chiclayo, Perú, l’11 
de febrer de 2026. Per aquesta raó, he volgut proposar de nou la imatge del bon samarità, 
sempre actual i necessària per a redescobrir la bellesa de la caritat i la dimensió social de 
la compassió, per a posar l’atenció en els necessitats i en els qui sofreixen, com ho són 
els malalts. 
Tots hem escoltat i llegit aquest commovedor text de sant Lluc (cf. Lc 10,25-37). A un 
doctor de la llei que li pregunta qui és el proïsme al qual ha d’estimar, Jesús li respon 
explicant una història: un home que viatjava de Jerusalem a Jericó va ser assaltat per 
lladres i abandonat gairebé mort; un sacerdot i un levita van passar de llarg, però un 
samarità es va compadir d’ell, va embenar-li les ferides, el va portar a un hostal i va pagar 
perquè el cuidessin. He volgut proposar la reflexió d’aquest passatge bíblic amb la clau 
hermenèutica de l’encíclica Fratelli tutti, del meu estimat predecessor el papa Francesc, 
on la compassió i la misericòrdia envers la persona necessitada no es redueixen a un mer 
esforç individual, sinó que es realitzen en la relació amb el germà necessitat, amb els qui 
el cuiden i, fonamentalment, amb Déu, que ens dona el seu amor. 

1. El regal de l’encontre: l’alegria de donar proximitat i presència 
Vivim immersos en la cultura de la rapidesa, de la immediatesa, de les presses, així com 
també de l’exclusió i la indiferència, que ens impedeix acostar-nos i aturar-nos en el camí 
per a mirar les necessitats i els sofriments que hi ha al nostre voltant. La paràbola narra 
que el samarità, quan va veure el ferit no va passar de llarg, sinó que va tenir per a ell una 
mirada oberta i atenta, la mirada de Jesús, que el va portar a la proximitat humana i 
solidària. El samarità «es va aturar, li va regalar proximitat, el va curar amb les seves 
mans, va posar també cèntims dins la seva butxaca i es va ocupar d’ell. Sobretot […] li 
va donar el seu temps».1 Jesús no ensenya qui és el proïsme, sinó com fer-se proïsme, és 
a dir, com trobar-nos nosaltres propers.2 Pel que fa a això, podem afirmar amb sant Agustí 
que el Senyor no va voler ensenyar qui era el proïsme d’aquell home, sinó a qui s’havia 
de fer ell proïsme, perquè ningú no és proïsme d’un altre sinó quan se li acosta 
voluntàriament. Així doncs, es va fer proïsme aquell que va mostrar misericòrdia.3 
L’amor no és passiu, va a l’encontre de l’altre; ser proïsme no depèn de la proximitat 
física o social, sinó de la decisió d’estimar. Per això, el cristià es fa proïsme de qui sofreix, 
seguint l’exemple de Crist, el veritable Samarità diví que es va acostar a la humanitat 
ferida. No són mers gestos de filantropia, sinó signes en els quals es pot percebre que la 
participació personal en els sofriments de l’altre implica donar-se un mateix, suposa anar 
més enllà de cobrir necessitats, per arribar a aconseguir que la nostra persona sigui part 

                                                           
1 Francesc, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 63. 
2 Cf. ibid., 80-82. 
3 Cf. St. Agustí, Sermons 171, 2; 179 A, 7. 



— 2 — 

del do.4 Aquesta caritat s’alimenta necessàriament de l’encontre amb Crist, que per amor 
es va entregar per nosaltres. Sant Francesc ho explicava molt bé quan, en parlar del seu 
encontre amb els leprosos, deia: «El Senyor em va portar fins a ells»,5 perquè a través 
d’ells havia descobert la dolça alegria d’estimar. 
El regal de l’encontre neix del vincle amb Jesucrist, al qual identifiquem com el bon 
samarità que ens ha portat la salut eterna, i al qual fem present quan ens inclinem davant 
el germà ferit. Sant Ambròs deia: «Ja que ningú és tan veritablement el nostre proïsme 
com qui ha guarit les nostres ferides, estimem-lo veient en ell nostre Senyor, i estimem-
lo com el nostre proïsme; perquè no hi ha res tan proper als membres com el cap. I 
estimem també qui és imitador de Crist, i tothom qui s’associa al sofriment del necessitat 
per la unitat del cos.»6 Ser un en l’Un, en la proximitat, en la presència, en l’amor rebut i 
compartit, i gaudir, així com sant Francesc, de la dolçor d’haver-lo trobat. 

2. La missió compartida en la cura dels malalts 
Continua sant Lluc dient que el samarità “es va commoure”. Tenir compassió implica una 
emoció profunda que mou a l’acció. És un sentiment que brolla de l’interior i porta al 
compromís amb el sofriment aliè. En aquesta paràbola, la compassió és el tret distintiu de 
l’amor actiu. No és teòrica ni sentimental, es tradueix en gestos concrets; el samarità 
s’acosta, cura, es fa càrrec i cuida. Però atenció, no ho fa sol, individualment, «el samarità  
va buscar un hostaler que pogués tenir cura d’aquell home, igual com nosaltres som 
cridats a invitar i a reunir-nos en un “nosaltres” que sigui més fort que la suma de petites 
individualitats».7 Jo mateix he constatat, en la meva experiència com a missioner i bisbe 
al Perú, que moltes persones comparteixen la misericòrdia i la compassió a l’estil del 
samarità i de l’hostaler. Els familiars, els veïns, els operadors sanitaris, els agents de 
pastoral de la salut i molts altres que s’aturen, s’acosten, curen, carreguen, acompanyen i 
ofereixen el que tenen, donen a la compassió una dimensió social. Aquesta experiència, 
que es realitza en un entramat de relacions, supera el mer compromís individual. 
D’aquesta manera, en l’exhortació apostòlica Dilexi te, no sols m’he referit a la cura dels 
malalts com una “part important” de la missió de l’Església, sinó com una autèntica 
«acció eclesial» (n. 49). En ella citava sant Cebrià per a veure que en aquella dimensió 
podem verificar la salut de la nostra societat: «Aquesta epidèmia que sembla tan horrible 
i funesta posa a prova la justícia de cadascú i examina l’esperit dels homes, verificant si 
els qui estan bons serveixen els malalts, si els parents s’estimen sincerament, si els 
senyors tenen pietat dels servents malalts, si els metges no abandonen els malalts que 
imploren.»8 
Ser un en l’Un suposa sentir-nos veritablement membres d’un cos en el qual portem, 
d’acord amb la nostra vocació, la compassió del Senyor pel sofriment de tots els homes.9 
Encara més, el dolor que ens commou no és un dolor aliè, és el dolor d’un membre del 
nostre propi cos al qual el nostre Cap ens mana acudir per al bé de tots. En aquest sentit 
s’identifica amb el dolor de Crist i, ofert cristianament, accelera el compliment de la  
pregària del Salvador mateix per la unitat de tots.10 
                                                           
4 Cf. Benet XVI, Carta enc. Deus caritas est (25 desembre 2005), 34; St. Joan Pau II, Carta ap. Salvifici doloris (11 

febrer 1984), 28. 
5 S. Francesc d’Assís, Testamento, 2: Fonti Francescane, 110. 
6 S. Ambròs, Trattato sul Vangelo di San Luca, VII, 84. 
7 Francesc, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 78. 
8 S. Cipriano, De mortalitate, 16. 
9 Cf. St. Joan Pau II, Carta ap. Salvifici doloris (11 febrer 1984), 24. 
10 Cf. ibid., 31. 



— 3 — 

3. Moguts sempre per l’amor a Déu, per a trobar-nos amb nosaltres mateixos i amb 
el germà 
En el doble manament: «Estima el Senyor, el teu Déu, amb tot el cor, amb tota l’ànima, 
amb totes les forces i amb tot el pensament, i estima els altres com a tu mateix» (Lc 
10,27), podem reconèixer la primacia de l’amor a Déu i la seva conseqüència directa amb 
la forma d’estimar i relacionar-se de l’home en totes les seves dimensions. «L’amor al 
proïsme representa la prova tangible de l’autenticitat de l’amor a Déu, com ho assevera 
l’apòstol Joan: “A Déu, ningú no l’ha vist mai; però si ens estimem, ell està en nosaltres 
i, dins nostre, el seu amor ha arribat a la plenitud. […] Déu és amor, i el qui està en l’amor 
està en Déu, i Déu està en ell” (1Jn 4,12.16).»11 Tot i que l’objecte d’aquest amor és 
diferent: Déu, el proïsme i un mateix, i en aquest sentit els podem entendre com amors 
diferents, són sempre inseparables.12 La primacia de l’amor diví comporta que l’acció de 
l’home sigui realitzada sense interès personal ni recompensa, sinó com a manifestació 
d’un amor que transcendeix les normes rituals i es tradueix en un culte autèntic: servir el 
proïsme és estimar Déu a la pràctica.13 
Aquesta dimensió també ens permet contrastar què significa estimar-se un mateix. Suposa 
distanciar-nos de l’interès de fonamentar la nostra autoestima o el nostre sentit de dignitat 
en estereotips d’èxit, carrera, posició o llinatge14 i recuperar la nostra posició davant Déu 
i davant el germà. Deia Benet XVI que «la criatura humana, pel fet de ser de naturalesa 
espiritual, es realitza en les relacions interpersonals». «Com més les viu de manera 
autèntica, més madura també en la seva identitat personal. L’home es valoritza no aïllant-
se sinó posant-se en relació amb els altres i amb Déu.»15 
Estimats germans i germanes, «el remei veritable per a les ferides de la humanitat és un 
estil de vida fonamentat en l’amor fraternal, que té l’arrel en l’amor de Déu».16 Desitjo 
de tot cor que no manqui mai en el nostre estil de vida cristiana aquesta dimensió fraternal, 
“samaritana”, incloent, valenta, compromesa i solidària que té l’arrel més íntima en la 
nostra unió amb Déu, en la fe en Jesucrist. Encesos per aquest amor diví, podrem realment 
lliurar-nos en favor de tots els qui sofreixen, especialment pels nostres germans malalts, 
ancians i afligits. 
Elevem la nostra oració a la Benaurada Verge Maria, salut dels malalts; demanem la seva 
ajuda per tots els qui sofreixen, els necessitats de compassió, d’escolta i de consol, i 
supliquem la seva intercessió amb aquesta antiga pregària, que es resava en família pels 
qui viuen en la malaltia i en el dolor: 

Dolça Mare, no t’allunyis, 
no apartis de mi la teva mirada. 
Vine amb mi a tot arreu 
i mai no em deixis sol. 
Ja que em protegeixes tant 
com a veritable Mare, 
fes que em beneeixi el Pare, 
el Fill i l’Esperit Sant. 

                                                           
11 Exhort. ap. Dilexi te (4 octubre 2025), 26. 
12 Cf. ibid. 
13 Cf. Francesc, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 79. 
14 Cf. ibid., 101. 
15 Benet XVI, Carta enc. Caritas in veritate (29 juny 2009), 53. 
16 Francesc, “Missatge als participants en el 33è Festival internacional dels joves (MLADIFEST)”, Medjugorje, 1-6 

agost 2022 (16 juliol 2022). 



— 4 — 

Imparteixo de cor la meva benedicció apostòlica a tots els germans, als seus familiars i al 
qui els cuiden, als treballadors de l’àmbit sanitari, als agents de pastoral de la salut i molt 
especialment als qui participen en aquesta Jornada Mundial del Malalt. 

Lleó pp XIV 

Vaticà, 13 de gener de 2026 

 


