
— 1 — 

CUSTODIAR VOCES Y ROSTROS HUMANOS 

Mensaje del santo padre León XIV 
para la LX Jornada Mundial de las Comunicaciones Sociales 

Queridos hermanos y hermanas: 
El rostro y la voz son rasgos únicos, distintivos, de cada persona; manifiestan su propia 
identidad irrepetible y son el elemento constitutivo de todo encuentro. Los antigüos lo 
sabían bien. Así, para definir a la persona humana, los antiguos griegos utilizaron la 
palabra rostro (prósōpon), que etimológicamente indica aquello que está a la vista, el 
lugar de la presencia y de la relación. El término latino persona (de per-sonare) incluye 
en cambio el sonido; no un sonido cualquiera, sino la voz inconfundible de alguien. 
El rostro y la voz son sagrados. Nos han sido dados por Dios, que nos ha creado a su 
imagen y semejanza, llamándonos a la vida con la Palabra que Él mismo nos ha dirigido. 
Palabra que resonó primero a través de los siglos en las voces de los profetas, y luego se 
hizo carne en la plenitud de los tiempos. Esta Palabra —esta comunicación que Dios hace 
de sí mismo— la hemos podido escuchar y ver directamente (cf. 1 Jn 1,1-3), porque se 
dio a conocer en la voz y en el rostro de Jesús, Hijo de Dios. 
Desde el momento de su creación, Dios ha querido al hombre como su interlocutor y, 
como dice san Gregorio de Niza,1 ha impreso en su rostro un reflejo del amor divino, para 
que pueda vivir plenamente la propia humanidad mediante el amor. Por tanto, custodiar 
rostros y voces humanas significa conservar este sello, este reflejo indeleble del amor de 
Dios. No somos una especie hecha de algoritmos bioquímicos definidos de antemano. 
Cada uno de nosotros tiene una vocación insustituible e inimitable que surge de la vida y 
que se manifiesta precisamente en la comunicación con los demás. 
La tecnología digital, cuando se falla en su cuidado, se corre el riesgo de modificar 
radicalmente algunos de los pilares fundamentales de la civilización humana, que a veces 
damos por descontado. Simulando voces y rostros humanos, sabiduría y conocimiento, 
conciencia y responsabilidad, empatía y amistad, los sistemas conocidos como 
inteligencia artificial no solo interfieren en los ecosistemas informativos, sino que 
también invaden el nivel más profundo de la comunicación, el de la relación entre las 
personas. 
El desafío, por tanto, no es tecnológico sino antropológico. Custodiar los rostros y las 
voces significa, en última instancia, cuidarnos a nosotros mismos. Acoger con valentía, 
determinación y discernimiento las oportunidades que ofrecen la tecnología digital y la 
inteligencia artificial no significa ocultar para nosotros mismos los puntos críticos, las 
opacidades, los riesgos. 

No renunciar al pensamiento proprio 
Desde hace tiempo existen múltiples pruebas de que algoritmos proyectados para 
maximizar la implicación en las redes sociales —redituable para las plataformas— 
premian emociones rápidas y penalizan en cambio expresiones humanas que necesitan 
                                                           
1 «El hecho de ser creados a imagen de Dios significa que, al hombre, desde el momento de su creación, le ha sido 

impreso un carácter real […]. Dios es amor y fuente de amor; el divino Creador también ha puesto este rasgo en 
nuestro rostro, para que mediante el amor —reflejo del amor divino— el ser humano reconozca y manifieste la 
dignidad de su naturaleza y la semejanza con su Creador» (cf. S. Gregorio de Niza, La creazione dell’uomo: PG 44, 
137). 



— 2 — 

tiempo, como el esfuerzo por comprender y la reflexión. Encerrando grupos de personas 
en burbujas de fácil consenso y fácil indignación, estos algoritmos debilitan la capacidad 
de escucha y de pensamiento crítico y aumentan la polarización social. 
A esto se sumó una confianza ingenuamente acrítica en la inteligencia artificial como 
“amiga” omnisciente, dispensadora de toda información, archivo de toda memoria, 
“oráculo” de todo consejo. Todo esto puede desgastar aún más nuestra capacidad de 
pensar de modo analítico y creativo, de comprender los significados, de distinguir entre 
sintaxis y semántica. 
Aunque la IA puede proporcionar apoyo y asistencia en la gestión de tareas 
comunicativas, eludir el esfuerzo de pensar por nosotros mismos y conformarnos con una 
recopilación estadística artificial, a la larga corre el riesgo de erosionar nuestras 
capacidades cognitivas, emocionales y comunicativas. 
En los últimos años, los sistemas de inteligencia artificial están asumiendo cada vez más 
el control de la producción de textos, música y vídeos. Gran parte de la industria creativa 
humana corre así el riesgo de ser desmantelada y sustituida por la etiqueta “Powered by 
AI”, convirtiendo a las personas en meros consumidores pasivos de pensamientos no 
pensados, de productos anónimos, sin autoría, sin amor, mientras que las obras maestras 
del genio humano en el campo de la música, el arte y la literatura se reducen a un mero 
campo de entrenamiento para las máquinas. 
La cuestión que nos importa, sin embargo, no es en lo que logra o logrará hacer la 
máquina, sino qué podemos o podremos hacer nosotros, creciendo en humanidad y 
conocimiento, con un sabio uso de instrumentos tan poderosos a nuestro servicio. Desde 
siempre, el hombre se ha visto tentado a apropiarse del fruto del conocimiento sin el 
esfuerzo que supone el compromiso, la investigación y la responsabilidad personal. Sin 
embargo, renunciar al proceso creativo y ceder a las máquinas nuestras funciones 
mentales y nuestra imaginación significa enterrar los talentos que hemos recibido para 
crecer como personas en relación con Dios y con los demás. Significa ocultar nuestro 
rostro y silenciar nuestra voz. 

Ser o fingir: simulación de las relaciones y de la realidad 
A medida que nos desplazamos por nuestros flujos de información (feeds), cada vez es 
más difícil saber si estamos interactuando con otros seres humanos o con “bots” o virtual 
influencers. Las intervenciones opacas de estos agentes automatizados influyen en los 
debates públicos y en las decisiones de las personas. En particular, los chatbots basados 
en grandes modelos lingüísticos, se están demostrando ser sorprendentemente eficaces en 
la persuasión oculta, mediante una optimización continua de la interacción personalizada. 
La estructura dialógica y adaptativa, mimética, de estos modelos lingüísticos es capaz de 
imitar los sentimientos humanos y simular así una relación. Esta antropomorfización, que 
puede resultar incluso divertida, es al mismo tiempo engañosa, sobre todo para las 
personas más vulnerables. Porque los chatbots excesivamente “afectuosos”, además de 
estar siempre presentes y disponibles, pueden convertirse en arquitectos ocultos de 
nuestros estados emocionales y, de este modo, invadir y ocupar la esfera de la intimidad 
de las personas. 
La tecnología que se aprovecha de nuestra necesidad de relacionarnos no solo puede tener 
consecuencias dolorosas para el destino de las personas, sino que también puede dañar el 
tejido social, cultural y político de las sociedades. Esto ocurre cuando sustituimos las 
relaciones con los demás por relaciones con IA entrenadas para catalogar nuestros 



— 3 — 

pensamientos y, por lo tanto, para construir a nuestro alrededor un mundo de espejos, 
donde todo está hecho “a nuestra imagen y semejanza”. De este modo, nos privamos de 
la posibilidad de encontrar al otro, que siempre es diferente a nosotros y con el que 
podemos y debemos aprender a relacionarnos. Sin la aceptación de la alteridad no puede 
haber ni relación ni amistad. 
Otro gran desafío que plantean estos sistemas emergentes es el de la parcialidad (en 
inglés: bias), que lleva a adquirir y transmitir una percepción alterada de la realidad. Los 
modelos de la IA están moldeados por la visión del mundo de quienes los construyen y, 
a su vez, pueden imponer formas de pensar que replican los estereotipos y prejuicios 
presentes en los datos de los que se nutren. La falta de transparencia en el diseño de los 
algoritmos, junto con la representación social inadecuada de los datos, tiende a 
mantenernos atrapados en redes que manipulan nuestros pensamientos y perpetúan y 
profundizan las desigualdades y las injusticias sociales existentes. 
El riesgo es grande. El poder de la simulación es tal que la inteligencia artificial también 
puede engañarnos con la fabricación de “realidades” paralelas, apropiándose de nuestros 
rostros y nuestras voces. Estamos inmersos en una multidimensionalidad, donde cada vez 
es más difícil distinguir la realidad de la ficción. 
A esto se suma el problema de la falta de precisión. Los sistemas que hacen pasar una 
probabilidad estadística por conocimiento nos ofrecen, en realidad, como mucho, 
aproximaciones a la verdad, que a veces son auténticas “alucinaciones”. La falta de 
verificación de las fuentes, junto con la crisis del periodismo de campo, que implica un 
trabajo continuo de recopilación y verificación de información en los lugares donde 
ocurren los acontecimientos, puede favorecer un terreno aún más fértil para la 
desinformación, provocando una creciente sensación de desconfianza, desconcierto e 
inseguridad. 

Una posible alianza 
Detrás de esta enorme fuerza invisible que nos involucra a todos, hay solo un puñado de 
empresas, aquellas cuyos fundadores han sido recientemente presentados como los 
creadores de la “persona del año 2025”, es decir, los arquitectos de la inteligencia 
artificial. Esto suscita una importante preocupación por el control del oligopolio de los 
sistemas algorítmicos y de inteligencia artificial capaces de orientar sutilmente los 
comportamientos e incluso reescribir la historia de la humanidad —incluida la historia de 
la Iglesia— a menudo sin que nos demos cuenta realmente. 
El desafío que nos espera no es el de detener la innovación digital sino el de guiarla, y en 
ser conscientes de su carácter ambivalente. Corresponde a cada uno de nosotros alzar la 
voz en defensa de las personas humanas para que estos instrumentos puedan realmente 
ser integrados por nosotros como aliados. 
Esta alianza es posible, pero necesita fundamentarse en tres pilares: responsabilidad, 
cooperación y educación. 
En primer lugar, la responsabilidad. Según las funciones, esta puede traducirse en 
honestidad, transparencia, valentía, capacidad de visión, deber de compartir 
conocimientos, derecho a estar informado. Pero, en general, nadie puede eludir su 
responsabilidad ante el futuro que estamos construyendo. 
Para quienes están en la cúspide de las plataformas online esto significa asegurarse de 
que las propias estrategias empresariales no estén guiadas por el único criterio del máximo 



— 4 — 

beneficio, sino también por una visión de futuro que tenga en cuenta el bien común del 
mismo modo que cada uno de ellos se preocupa por el bienestar de sus hijos. 
A los creadores y programadores de modelos de la IA se les pide transparencia y 
responsabilidad social respecto a los principios de planificación y a los sistemas de 
moderación que están en la base de sus algoritmos y de los modelos diseñados con el fin 
de favorecer un consentimiento informado por parte de los usuarios. 
La misma responsabilidad se exige también a los legisladores nacionales y a las entidades 
reguladoras supranacionales, a quienes compete vigilar sobre el respeto de la dignidad 
humana. Una reglamentación adecuada puede proteger a las personas, de crear vínculos 
emocionales con los chatbots y contener la difusión de contenidos falsos, manipuladores 
o confusos, preservando la integridad de la información frente a una simulación engañosa 
de la misma. 
Las agencias de noticias y los medios de comunicación no pueden permitir que los 
algoritmos orientados a ganar a toda costa la batalla por unos segundos más de atención, 
prevalezcan sobre la fidelidad a sus valores profesionales, orientados a la búsqueda de la 
verdad. La confianza del público se gana con precisión y transparencia, no con la 
búsqueda de cualquier tipo de implicación. Los contenidos generados o manipulados por 
la IA deben señalarse y distinguirse claramente de los contenidos creados por personas. 
Debe protegerse la autoría y la propiedad soberana del trabajo de los periodistas y otros 
creadores de contenidos. La información es un bien público. Un servicio público 
constructivo y significativo no se basa en la opacidad, sino en la transparencia de las 
fuentes, la inclusión de las partes implicadas y un alto nivel de calidad. 
Todos estamos llamados a cooperar. Ningún sector puede afrontar por sí solo el desafío 
de guiar la innovación digital y la gobernancia de la IA. Es necesario, por tanto, crear 
mecanismos de protección. Todas las partes interesadas —desde la industria tecnológica 
a los legisladores, desde las empresas creativas al mundo académico, desde los artistas a 
los periodistas y a los educadores— deben implicarse en construir y hacer efectiva una 
ciudadanía digital consciente y responsable. 
A esto mira la educación: a aumentar nuestras capacidades personales de reflexión crítica; 
evaluar la credibilidad de las fuentes y los posibles intereses que están detrás de la 
selección de información que nos llega; comprender los mecanismos psicológicos que se 
activan ante ello; a permitir a nuestras familias, comunidades y asociaciones elaborar 
criterios prácticos para una cultura de la comunicación más sana y responsable. 
Precisamente por esto es cada vez más urgente introducir en los sistemas educativos de 
cada nivel también la alfabetización en los medios de comunicación, en los medios de 
información y en la IA, que algunas instituciones civiles ya están promoviendo. Como 
católicos, podemos y debemos aportar nuestra contribución para que las personas, 
especialmente los jóvenes, adquieran la capacidad de pensar críticamente y crezcan en la 
libertad del espíritu. Esta alfabetización también debería integrarse en iniciativas más 
amplias de educación permanente, llegando también a las personas mayores y a los 
miembros marginados de la sociedad, que a menudo se sienten excluidos e impotentes 
ante los rápidos cambios tecnológicos. 
La alfabetización en los medios de comunicación, de información y en la IA ayudará a 
todos a no adaptarse a la deriva antropomorfizante de estos sistemas, sino a tratarlos como 
herramientas, a utilizar siempre una validación externa de las fuentes —que podrían ser 
imprecisas o erróneas— proporcionadas por los sistemas de IA, a proteger su privacidad 
y sus datos conociendo los parámetros de seguridad y las opciones de impugnación. Es 



— 5 — 

importante educar y educarse a usar la IA en modo intencional y, en este contexto, cuidar 
la propia imagen (foto y audio), el propio rostro y la propia voz, para evitar que vengan 
utilizados en la creación de contenidos y comportamentos dañosos como estafas digitales, 
ciberacosos, deepfakes que violan la privacidad y la intimidad de las personas sin su 
consentimiento. Al igual que la revolución industrial exigía una alfabetización básica para 
que las personas pudieran reaccionar ante las novedades, la revolución digital también 
requiere una alfabetización digital (junto con una formación humanística y cultural) para 
comprender cómo los algoritmos modelan nuestra percepción de la realidad, cómo 
funcionan los prejuicios de la IA, cuáles son los mecanismos que determinan la aparición 
de determinados contenidos en nuestros flujos de información (feeds), cuáles son y cómo 
pueden cambiar los supuestos y modelos económicos de la economía de la IA. 
Necesitamos que el rostro y la voz vuelvan a expresar a la persona. Necesitamos custodiar 
el don de la comunicación como la verdad más profunda del hombre, hacia la cual se debe 
orientar también toda innovación tecnológica. 
Al proponer estas reflexiones, agradezco a quienes están trabajando por los fines aquí 
expuestos y bendigo de corazón a todos los que trabajan por el bien común con los medios 
de comunicación. 

León pp XIV 

Vaticano, 26 de enero de 2026, memoria de san Francisco de Sales 
 


